EL AMANECER

DE | OS

Romeo Tiu Lopez



Derechos de autor: Esta publicacion esta sujeta a derechos de autor, pero puede ser
utilizada libremente para fines de incidencia, educacion e investigacion, siempre que
se cite la fuente completa. Se solicita que cualquier uso sea notificado para evaluar su
impacto. Reproducciones, traducciones o adaptaciones en otros contextos requieren
permiso y pueden estar sujetas a una tasa. Mas informacion en:
https://policypractice.oxfam.org/copyrightpermissions

Contacto: Si formas parte de una organizacion social que defiende la democracia
y nuestros derechos y deseas tener una mejor perspectiva sobre las estrategias
comunicativas en defensa de la democracia en Guatemala, comunicate con:
enrigue.navedafdoxfam.org 3

Descargo de responsabilidad: Las opiniones y analisis expresados corresponden al
autor y se basan en la evidencia y datos disponibles. Este documento busca ser una
herramienta de reflexion y accion frente a los actores que amenazan la vida democratica
en Guatemala.

Este documento fue realizado con el apoyo del Rockefeller Brothers Fund. Las opiniones y
puntos de vista de los autores no necesariamente reflejan los de la Fundacion.


https://policy-practice.oxfam.org/copyright-permissions
mailto:enrique.naveda%40oxfam.org?subject=Deseo%20m%C3%A1s%20informaci%C3%B3n%20sobre%20la%20publicaci%C3%B3n

EL AMANECER
DE | OS

PUEBLOS

La democracia comunal frente a esto a lo
que llaman Democracia

Autor: Romeo Tiu Lépez
Coordinacién y edicion: Enrique Naveda y Welinton Osorio

Publicado por Oxfam en Guatemala
Disefo y material grafico: Plump Company.

© Oxfam en Guatemala 2025



...La historia siempre la escriben los vencedores. Imaginen como seria la
historia de Ameérica, de esta Nuestra America, escrita por los indigenas, por los
indios ;Como seria? Cinco siglos después quiza ya sea el momento de volver al

sentido comun. 0 de imponerlo, frente a los intereses que no estan llamados
para ser arbitros de nada, después de haber sido parte abusiva de todo. Es la
hora de que veamos la luna en todo su esplendor. No la tapen, por favor.

Saramago 2020



INDICE

| LOS PUEBLOS FRENTE A LA MAQUINARIA 6

Il ;DEMOCRACIA? ;REPRESENTATIVA? 8
Il PUEBLOS INDIGENAS Y DEMOCRACIA 9
IV PODER Y PARTICIPACION POLITICA EN PERSPECTIVA INDIGENA 11
V' GOBIERNOS PROPIOS 13
VI CONSULTAS COMUNITARIAS 14
VIl EJERCICIO DE LA AUTONOMIA, Y FRICCIONES 16
VIl EL TERRITORIO COMO FACTOR PRINCIPAL 17
IX LO COMUNAL COMO EXPRESION DE COLECTIVIDAD 18
X CONCLUSIONES 19
XI PROPUESTAS 20
A Enlo politico 20
B  Enlo social 20
C  Enloeconémico 21
NORMATIVA CONSULTADA 22
BIBLIOGRAFIA 22




|. LOS PUEBLOS FRENTE A LA MAQUINARIA

En tiempos recientes, los pueblos indigenas,
respaldados por amplios sectores sociales,
han realizado aportes cruciales a la defensa de
la democracia en Guatemala. Uno de los méas
significativos fue el levantamiento de 2023,
mediante el cual se protegieron los resultados
electorales frente a intentos de manipulacion.
Durante las jornadas de protesta, se
escuchaban expresiones como: “por lo menos
no se da, 0 es menos visible, la represion que
vivimos que en las dictaduras o en la guerra
interna”, “no queremos regresar al pasado”

o “es necesario implementar una democracia
real, con inclusién y no exclusion”.

Estas voces reflejan una conciencia critica
sobre el sistema politico actual, que, aunque
historicamente excluyente, es percibido

por muchos como menos dafino que sus
posibles sustitutos —teocracia, oligarquia o
autocracia— que anulan toda posibilidad de
participacion real.

Otro aporte fundamental fue la superacion

del miedo hacia el sistema de autoridad
comunitaria, miedo que habia sido infundido
e instrumentalizado durante décadas. Al
inicio del levantamiento, existia el temor de
un enfrentamiento entre la poblacién del

area metropolitanay “el resto del pais”, como
suele decirse. Sin embargo, la movilizacion
rompio ese paradigma y demostré que la
resistencia pacifica es posible y legitima, en
concordancia con la Constitucion de Guatemala
y con la Declaracion Universal de los Derechos
Humanos, que afirma: “...es esencial que los
derechos humanos sean protegidos por un
régimen de Derecho, a fin de que el hombre
no se vea compelido al supremo recurso de la
rebelion contra la tirania y la opresion...”

Estos aportes no pueden entenderse de manera
aislada: son parte de una larga trayectoria de
gobernanza comunitaria basada en la justicia
comunal, la gestion de recursos, la resolucion
de conflictos sin castigo y el cuidado del
territorio. Esta forma de organizacion ha
persistido casi siempre sin apoyo estatal, o
con un respaldo minimo. Departamentos como
Totonicapany Solola, por ejemplo, contintan
recibiendo algunas de las asignaciones
presupuestarias “para el desarrollo” mas bajas
del pais.

Para comprender los acontecimientos recientes
es necesario considerar tensiones acumuladas
desde la firma de los Acuerdos de Paz en 1996.
La propia firma puede entenderse como un
factor de distension, socavado casi desde

un inicio por la muy recortada aplicacién de

las medidas que se abordaron para mejorar la
garantia de derechos politicos, econémicos

y sociales. Y desde entonces Guatemala ha
vivido un periodo de multiples tirantecesy
esporadicos alivios.

Entre estos ultimos se encuentran algunos
logros de los pueblos en materia de
reconocimiento de tierras y territorios,
obtenidos tras procesos judiciales, asi

como ciertas leyes que reconocen derechos
culturales. Estos avances siempre o casi
siempre han tenido que enfrentar oposicion de
parte de grupos organizados, no siempre licitos.
Muchos de los problemas posteriores a los
Acuerdos de Paz se derivan del lastre de

no haber logrado desarticular a los actores

que se opusieron a sus postulados. Estos

se reorganizaron en los llamados Cuerpos
llegales y Aparatos Clandestinos de Seguridad
(CIACS), que lograron infiltrarse en los procesos
electorales y consolidar poder. Su pervivencia
se evidencio en 2012 con la represion contra



el pueblo de Totonicapan, en la conocida
“Masacre de Alaska”, cuyos responsables
siguen en la impunidad.

A esta tension se suman las licencias

para la exploracion y explotacion minera,
hidroeléctricas y megaproyectos —como las
lineas de transmision eléctrica— que afectan
gravemente los territorios de los pueblos
originarios, sin cumplir con el derecho a la
consulta previa establecido en el Convenio 169
de la QIT.

También persiste la llamada “conflictividad
agraria”, termino que encubre la histérica
vulneracion de los derechos de los pueblos
indigenas sobre sus tierras y territorios —o su
“habitat”, segun el mismo convenio—. Esta
situacién agrava la pobreza y pobreza extrema,
provoca desplazamientos forzados y genera
movilidad humana innecesaria e irregular.

El levantamiento nacional de 2023, impulsado
y sostenido por autoridades indigenas de
distintos territorios, representa un momento
que combina tension y distensidn, y parece
cerrar un ciclo de protestas iniciado con el
trabajo de la CICIG para desmantelar redes de
corrupcion e impunidad. Aunque inicialmente
fue visto con sospecha por algunos sectores,
como un posible detonante de violencia,

su organizacién basada en la autoridad
comunitaria —especialmente en Totonicapan
y Solold— permitio que otros actores sociales
se sumaran y reforzaran sus objetivos. Asi,

la movilizacion trascendio lo indigenay se
convirtié en una causa nacional.

No obstante, persiste la tensidn provocada por
actores que se oponen al reconocimiento de la
pluralidad y a la convivencia respetuosa entre
pueblos. Muchos de ellos estan incrustados

en instituciones estatales, nacionalesy
locales. A pesar de ello, el dialogo con sectores
dispuestos a superar la exclusion representa un
avance hacia la distension social, con posibles
repercusiones positivas a futuro.

Explorar la democracia desde la vision de
los pueblos indigenas exige observar la vida

cotidianay las estructuras comunitarias

que han sostenido a los pueblos a lo largo

de siglos de imposiciones externas. Este
enfoque enriquece el debate nacional sobre
como construir una sociedad incluyente y
gobernable, y reconoce los aportes acumulados
por generaciones de los pueblos originarios.

El anélisis revela, ademas, los factores

que han limitado su participacion real en
decisiones nacionales, a pesar de que esta
esta respaldada por la normativa nacional e
internacional. También invita a reflexionar sobre
el rumbo del pais tras los recientes intentos de
desestabilizacion politica y social, impulsados
por sectores contrarios a la democracia, y
enfrentados con firmeza por quienes han sido
histéricamente marginados por un sistema
disefado para servir a las élites, a costa de la
mayoria empobrecida.

El levantamiento de 2023 no fue un espejismo,
sino un acontecimiento esperanzador que
consolido a las autoridades indigenas como
guardianes de la democracia. Su defensa se
apoyo en el derecho a una vida dignayen la
conviccion, repetida en las asambleas y en las
calles, de que es preferible vivir en democracia
—con todas sus insuficiencias— que regresar
a contextos de guerra y dictadura. La leccion
es clara: sin la participacion de los pueblos y
de sus gobiernos comunales, ningun proyecto
democratico sera sostenible.

El momento demanda un cambio a favor de

las mayorias y la construccion compartida de
una democracia viable, seguray justa. Ello
requiere incluir a los pueblos en las decisiones,
fortalecer sus autoridades y asegurar que

el ejercicio de derechos sea pleno. También
exige desterrar practicas de manipulaciony
clientelismo que atentan contra la dignidad, la
libertad, la vida y el bienestar colectivo. Vista
desde la comunalidad, la democracia es un
esfuerzo que se nutre de la participacion, la
autonomia y el servicio al bien comun.



Il. ;DEMOCRACIA? ;REPRESENTATIVA?

La Constitucidn establece que Guatemala es un

Estado con un sistema de gobierno republicano,

democratico y representativo. En efecto, la
ciudadania acude a las urnas para elegir a
sus gobernantes, que administran y legislan
en nombre del pueblo a través de los partidos
politicos. Las constituciones de finales del
siglo XIX ya proclamaban, en su formalidad, un
sistema de esa naturaleza. Estaba fijado en
letra, pero se practicaba poco. En Guatemala,
como suele decirse, se cambia todo para que
nada cambie.

En la practica, ha estado dominada por un
sistema oligarquico. Aunque la Constitucion
indica que el poder reside en el pueblo, lo ha
ejercido una minoria privilegiada mediante

un esquema de rasgos feudales: una élite
economicay politica no representativa decide
sobre tierras, territorios y economia.

Estas élites han mantenido el control electoral
a través del financiamiento politico junto a
otros grupos denominados eufemisticamente
“actores emergentes”. Hoy, el sistema
oligarquico comparte poder con actores
emergentes —muchos ilegales— que han
logrado cuotas de decision, y han consolidado
un sistema cleptocratico. En paralelo, los
formalismos democraticos guatemaltecos han
estado lastrados por legados de autoritarismo.
Ambos elementos, sumados al auge de
oportunistas que incluso recurren a creencias
religiosas para presentarse como honestos,
han dado lugar a una democracia de fachada y
limitado su ejercicio auténtico.

La Unica excepcion, si bien parcial, fue

el periodo de la “Primavera democratica”
(1944-1954), que merece un analisis aparte en
relacion con los pueblos indigenas.

El peligro de este trampantojo es que prolonga
el sistema de dominacion colonial y obliga

a la ciudadania a aceptar decisiones que
reproducen los males sociales, economicos y
politicos. Los pueblos originarios en particular
son reducidos a aval electoral a través del voto,
sin representacion real ni efectiva. Aunque

en algunos casos se han elegido personas
indigenas, la mayoria responde a los partidos y
no a sus comunidades, situacion que también
se repite en el poder local.

La dominacion colonial se expresa claramente
en la economia. Los altos indices de pobrezay
pobreza extrema, unidos a los de concentracion
de la riqueza, evidencian que de democracia
solo tiene el revestimiento.

Un sistema democratico deberia garantizar
calidad de vida a la poblacion. La democracia
en Guatemala para serlo requiere una profunda
reestructuracion, orientada al bien comun,
como lo plantean los principios de organizacion
comunitaria y la propia Constitucion.



l1l. PUEBLOS INDIGENAS Y DEMOCRACIA

Para comprender la visién de los pueblos
indigenas sobre la democracia es necesario
revisar los procesos histéricos de ejercicio

del poder, que en sus origenes se expresaban
en practicas colectivas y comunitarias. Estos
procesos fueron interrumpidos por la imposicion
de formas externas de administracion, que
transformaron el contexto y dejaron apenas

un margen de lo que no contradecia al poder
colonial.

Antes de la irrupcidn europea, el poder en
Ameérica se organizaba en estructuras que
algunos estudios describen como ciudades-
estado, aunque otros las reducen a poblaciones
aisladas sin orden politico. La historiografia
eurocéntrica ignoro los sistemas de parentesco
—en su mayoria patrilineales— y presento a

los pueblos originarios como grupos némadas
sin derechos sobre la tierra (Anaya, 2005).

Esa caracterizacion sirvio para justificar la
usurpacion de territorios, la esclavizacion vy,

en muchos casos, la eliminacién de pueblos
enteros.

El parentesco desempefiaba un papel central
en la organizacion politica. Las comunidades
se estructuraban alrededor de las personas de
mayor edad, llamadas en idioma k’iche” “Ajaw”,
una figura que con cambios subsiste bajo el
nombre de Ajawib o Ajawab’; o “Principales”,
como se tradujo durante la Colonia.

El gobierno comunal se ejercia inicialmente en
el ambito familiar, donde abuelos y abuelas

eran convocados para resolver conflictos,
seguidos por los tios. Se trata, en esencia,

de un sistema basado en la autoridad de los
mayores en edad. El poder en los pueblos
originarios parte de aqui: un gobierno ejercido
por los ancianos. Hoy esa esencia del sistema
se mantiene. Aunque se han incorporado
algunas personas mas jovenes, es un gobierno
de los mayores como forma de servicio
colectivo.

En la tradicion maya, la edad para ingresar a
ese circulo era de cincuenta y dos afos, segun
el calendario solar. El prestigio de los ancianos
se basa en la experiencia de vida, y se traduce
en un sistema de cargos comunitarios. Estos se
desarrollan en etapas que incluyen funciones
de aprendizaje, como alguaciles o secretarias,
hasta cargos de mayor responsabilidad en
comités de agua, caminos u otras areas.

Los jovenes participan en el aprendizaje y
acompanamiento de los mayores en los cargos
comunitarios, aunque histéricamente han
existido excepciones. Es el caso de Tecum,
comandante del ejército K'iche’ cuando
contaba entre treinta y cuarenta anos, y el

de Jun Ajpop B’atz, en el pueblo Q°eqchi’,
principal de principales a sus 24 afos. En las
Ultimas décadas también se observa una mayor
inclusion de mujeres, aunque la Historia ya
registraba ejemplos de gobernantes femeninas
como Sak Q’uq’, la madre de Pakal en Palenque,
Felipa Tzoc y Maria Hernandez Sapén en el
levantamiento de Totonicapan en 1820, o

1 En el caso de Tecum, es considerado héroe nacional, aunque poco se conoce de los hechos que lo llevaron a serlo y aln menos,

de los miles de hombres y mujeres que defendieron el territorio frente a la invasion espafiola, calificada como genocidio y desprecio
absoluto por la vida y los bienes de los pueblos originarios. La historia oficial y la educacidn formal han silenciado en gran medida esta
memoria, relegando a personajes como Witzitzil Tzunun, Ixquin Nejaib, Oxib Kej, Belejeb’ Tzi’, y a mas de diez mil combatientes que
enfrentaron la invasion en Xequikel. Asimismo a Kaib’il B’alam del pueblo Mam y a Kaji Imox para el pueblo kagchikel, quienes al igual

que Tecum dieron su vida por la defensa del territorio.



Francisca Ixmat4, que dirigié un levantamiento
en Santa Caratina Ixtahuacan, Solola. Su

papel en la vida politica es poco conocido

y analizado?. Los nifios también acompanan

a menudo a los mayores en sus servicios, y
adquieren aprendizajes de vida comunitaria.

Con la imposicion de 6rdenes administrativos
externos, este sistema sufrid ajustes,
aunque conservo su caracter colectivo.

Aln hoy persisten expresiones de gobierno
de los mayores en pueblos como San Juan
Atitan, Huehuetenango, donde se les llama,
precisamente, “los mayores”; en la alcaldia
indigena de Chichicastenango, cuyos cargos
son vitalicios; y en Santiago Atitlan.

James Anaya (2005), ex relator de la ONU sobre
pueblos indigenas, sefald que el Estado-nacion
post westfaliano se basd en modelos europeos
de centralizacion jerarquica, mientras que los
pueblos indigenas de América se organizaban
segun vinculos de parentesco, con estructuras
descentralizadas y territorios compartidos o
superpuestos. La idea de juristas europeos

de que los pueblos que se sometian a otros
gobiernos dejaban de ser Estados sirvio de
base legal para despojar a los indigenas de sus
territorios y negarles su autonomia.

Esta légica justificd la apropiacidn de tierras

bajo el argumento del “descubrimiento”y
reforzé la idea de que los pueblos originarios
eran incapaces de autogobernarse. Se nego
su condicion de Estados a pesar de contar
con poblacion, territorio y gobierno propio.
Esa negacidn abri¢ la puerta al genocidio,

al despojo y a formas crueles de dominacion
que se extendieron desde la colonia hasta el
liberalismo, las dictaduras militares, la guerra
internay aun hoy. El Unico periodo democratico
real en Guatemala fue la llamada “primavera
democratica” (1944-1954).

Asi, los pueblos originarios no participaron en
la construccion de la democracia moderna, sino
que fueron relegados a un papel de pueblos
dependientes, sujetos a normas e instituciones
externas. Su participacion se ha reducido

al voto en elecciones controladas por élites
nacionales e internacionales, lo que refuerza

la dominacién. La democracia en Guatemala
—como en gran parte de América— se ha
reducido a procesos electorales que privilegian
el derecho a votar sobre el derecho a elegir
libremente o a ser electo. Se han dejado de
lado dimensiones fundamentales: la economia,
la participacion plena, la toma de decisiones,
el reconocimiento de formas propias de
organizacion, la transparencia, la rendicion de
cuentasy la alternancia real en el poder.

2 Un referente histérico cada vez mas reconocido es el levantamiento indigena de Totonicapan de julio de 1820, encabezado por las
autoridades comunales o ajawib’ (principales) del pueblo, entre ellos Lucas Aguilar, Atanacio Tzul, Maria Herndndez Sapon y Felipa
Tzoc. Durante siglos, los colonizadores espafoles y luego los criollos despreciaron y criminalizaron este tipo de liderazgos, llamandolos
cabecillas, revoltosos, sediciosos o rebeldes, términos que aun persisten o han cambiado a favor de quienes detentan el poder
gubernamental, ahora le denominan obstruccién, asociacion ilicita, terrorismo, con el mismo objetivo, criminalizar a los pueblos

indigenas.

El levantamiento tuvo como mérito central hacer efectivo el autogobierno indigena, que resistié incluso en condiciones adversas,
preservando principios, valores, formas de organizacion y decisiones propias como estrategia de supervivencia del poder comunal,
expresado en el servicio a los demés. Mas que un hecho aislado, fue un acto revolucionario sostenido en la fuerza organizativa de los
pueblos, con raices en una larga tradicion de resistencia y autogobierno que se mantiene vigente. Esta experiencia consolid6 una
forma organizativa que, por sus caracteristicas, puede asemejarse a la democracia, aunque con esencias propias que la acercan més a
la democracia participativa o directa, expresada en el “gobierno comunal”, donde las decisiones se toman en consenso en asamblea y
son ejecutadas por quienes prestan servicio por un tiempo determinado.

10



IV. PODER Y PARTICIPACION POLITICA EN PERSPECTIVA

INDIGENA

Lo descrito constituye apenas una sintesis
minima del poder y el gobierno desde la vision
indigena, que retoma aspectos ausentes en el
imaginario del Estado-nacion, la Republicay
el estado de Derecho. La realidad indigena no
se incluye en la construccion de un verdadero
Estado democratico y republicano, aunque

asi se proclame en la Constitucion y en otras
normas nacionales.

Es necesario, entonces, revisar elementos
histaricos y culturales de la organizacion
indigena que permiten comprender las
experiencias actuales de los pueblos
originarios. Los de los pueblos son sistemas
mixtos, modelados por la larga historia de sus
instituciones y en parte por las imposiciones
coloniales y republicanas.

La democracia en Guatemala ha sido descrita
como una fachada: desde sus origenes ha
estado distorsionada y carece de un caracter
verdaderamente representativo, ya que excluye
a la mayoria de la poblacion de las decisiones
que les afectan. Uno de los aspectos mas
ignorados en este contexto es el sistema
organizativo de los pueblos indigenas, basado
en principios colectivos. Este modelo ha sido
erosionado por el individualismo impuesto y
por las logicas del sistema capitalista, lo que
ha debilitado las practicas comunitarias y ha
reforzado formas de gobierno autocraticas

o incluso cleptocraticas, todo ello bajo la
apariencia de una “democracia representativa”.
Dentro de la organizacion indigena destaca la
toma de decisiones colectivas a través de las
asambleas, espacios maximos de deliberacion y
de eleccion de autoridades. En algunos casos,
las asambleas han trascendido el ambito local
para convertirse en intercomunitarias, como
ocurre en Solola, Totonicapan, el pueblo Ixil

0 en recientes procesos de reconstitucion de
pueblos kaqgchikeles y k'iche’.

Desde parametros occidentales, el sistema
indigena podria parecer una forma de
democracia, en tanto las autoridades
responden a sus comunidades sin sustituir a
las asambleas; y también como una democracia
directa, ya que las decisiones trascendentales
recaen en la colectividad. Sin embargo, desde la
vision indigena, es la democracia la que deberia
adaptarse e incrustarse en sus sistemas de
autoridad.

¢Qué distingue a cada una? Algunas diferencias
radican, por un lado, en que la autoridad
indigena se ejerce con plena alternancia en

un proceso gradual que va de cargos menores
a mayores (una practica heredada de la
colonia, pero resignificada en beneficio de las
comunidades), y que el servicio es ad honorem:
un honor, privilegio y prestigio servir a la
comunidad. En Totonicapan se sintetiza en el
lema: “El poder del pueblo esta en el servicio”.
Es deshonroso pedir algun pago por ese servicio
y se debe realizar en cumplimiento riguroso de
las reglas que de manera oral se transmiten
cada afo, las consignas. En contraste, en

el sistema democratico guatemalteco los
funcionarios publicos —electos o designados—
reciben salarios e incluso aumentos que suelen
ser incompatibles con la realidad econémica de
la poblacion.

También difiere el tiempo de servicio. Mientras
en el sistema estatal los horarios estan
normados, en la organizacion comunitaria el
servicio es continuo: se presta a cualquier hora,
incluso de madrugada, siempre en funcion del
bien comun, principio inscrito en la mayoria

de las constituciones estatales, pero rara vez
practicado.

Lo que sucede en las comunidades indigenas

trasciende y se diferencia radicalmente de la

democracia estatal, aunque pueda asemejarse
11



en algunos aspectos. Puede asociarse, a modo
ilustrativo, con una “democracia participativa”
o “democracia directa”, con matices de
representatividad, pero siempre desde una
logica propia de servicio y bien comun.

Generalmente las autoridades se eligen por
periodos anuales, con excepciones como
Solol4, donde la alcaldia indigena tiene un
periodo de dos anos y los alcaldes comunitarios
de un ano. En Totonicapan, como municipio, el
cambio anual de las autoridades comunitarias
inicia con la eleccion el mes de octubre y la
primera semana de noviembre en cada una

de las comunidades. Sucede en los distintos
niveles, que van desde escolares, alguaciles,
secretarios, delegados y promotores de bafos,
delegados y promotores de recursos naturales,
secretarios, tesoreros, vocales hasta alcaldes y
vicealcaldes.

12

En la segunda semana de noviembre de
cada afo todas las comunidades envian a
las autoridades vigentes y las elegidas a
que participen en la eleccion de las cinco
expresiones de junta directiva para alcaldes
comunales, alguaciles de primera y segunda
quincena, de banos y de bienes naturales.
Esa eleccion se da en dos dias diferentes 'y
participan aproximadamente mil quinientas
personas. Esto podria asemejarse a elecciones
de primer y segundo grado.

En el transcurso del afio, las juntas directivas
se relnen con sus asambleas compuestas de
alcaldes comunales, vicealcaldes y secretarios,
los alguaciles... Cada directiva, con su propia
asamblea. Los de bafos, con promotoresy
delegados; igual para la directiva de bienes
naturales. Y conocen asuntos de interés
comunal. Las decisiones se avalan en conjunto.
Asi sucedio con el ejercicio de resistencia
pacifica de 2023. La decisidn la toma todo el
pueblo y no solo la junta directiva, menos una
sola persona. Eso le da una gran legitimidad a la
accion.



V. GOBIERNOS PROPIOS

Con certeza, y sin excluir otros ejercicios
comunitarios en crecimiento, puede afirmarse
que Totonicapan y Solola, como municipios,
Chichicastenango?® y Santiago Atitlan, con
caracteristicas particulares, son referentes
histéricos documentados” de gobiernos propios
que han perdurado por siglos. Estos cuentan
con capacidad de decision auténomayy de
negociacion directa con gobiernos municipales
electos, ministros y representantes de los

tres organismos del Estado. En los casos de
Totonicapan y Solola no existe una separacion
clara —mas alla de factores superficiales—
entre lo urbanoy lo rural, entre ciudad y
campo, categorias heredadas del lenguaje
colonial, liberal y republicano, pero que no se
corresponden con la organizacion propia de
estos pueblos.

Pero la continuidad de esas notables
expresiones no debe llevarnos a menospreciar
la reconstitucion y reestructuracion de otras
autoridades indigenas que, por distintos
factores, han tenido menos presencia: su
inexistencia, real o aparente, a menudo

se deriva de razones que ahora dotan de
legitimidad a su reaparicion: fueron forzadas

al anonimato, especialmente debido a los
efectos de las dictaduras desde la época liberal
hasta la guerra interna. En este marco debe
considerarse el caso de Quetzaltenango, donde
la autoridad indigena se extingui6, aunque

hoy se observa un esfuerzo de reconstitucion
desde comunidades del valle de Palajujnojy de
diversas aldeas y cantones de la periferia.

3 En este caso se han dado reuniones que buscan su reestructuracion y fortalecimiento por cambios que se han dado desde la alcaldia
indigena del papel fundamental que deben jugar en consonancia con su historia.

4 Entre los principales documentos que hacen referencia a la historia de esos pueblos destacan el Popol Vuh y los denominados Titulos
Indigenas, como el Titulo de los Sefiores de Totonicapan y el Memorial de Tecpan Atitlan (también conocido como Memorial de Solold).
Estos documentos describen los extensos recorridos y desplazamientos, el establecimiento territorial, las relaciones con otros pueblos
y las reconstituciones organizativas. Registran procesos complejos de administracion y organizacion social, asi como la forma en que
los pueblos resolvian conflictos. Un aspecto notable es que las disculpas solian expresarse mediante la entrega de presentes, practica

que todavia se conserva en muchos lugares de Guatemala.

Otros titulos, como los Anales de los Xahil, ofrecen detalles sobre asentamiento y organizacion. En la edicién anotada por Georges

Raynaud, Miguel Angel Asturias y J. M. Gonzalez de Mendoza se explica:

“Ese material —referencias, memorias, etc. — fue reunido para defender los Xahil sus derechos: con él probarian la antigliedad de su
familia, descendiente ‘de aquellos de quienes nacieron los hombres de antafio’, de los que se habla en la parte mitica. A ésta afiadieron
los datos histéricos y la cronologia, y por Ultimo, las noticias familiares. Al frente de todo, de manera ldgica —no por azar, como se ha

repetido—, colocaron el documento judicial indispensable.”

Por su parte, los escritos de fray Bartolomé de las Casas y otros cronistas coloniales contienen importantes descripciones de
las formas de organizacion social encontradas en los pueblos originarios. Al mismo tiempo, registran la violencia ejercida por los
colonizadores: esclavizacion, despojo de territorios, asesinatos y la imposicion de reglas inventadas para justificar sus abusos.

13



VI. CONSULTAS COMUNITARIAS

La consulta comunitaria es uno de los
mecanismos mas importantes de decision
colectiva en los pueblos indigenas. Si las
asambleas son la maxima autoridad, la consulta
es el procedimiento mediante el cual se define
la ruta para enfrentar situaciones que pueden
beneficiar a la comunidad o, con mayor razén,
aquellas consideradas nocivas. Se trata de una
practica que expresa la democracia comunal

y que se ha convertido en un espacio de
legitimidad frente a decisiones impuestas por el
Estado.

Este mecanismo también funciona en el ambito
intercomunitario, como a nivel municipal, y ha
sido clave para rechazar proyectos extractivos.
Asi ocurrio con las licencias mineras a cielo
abierto otorgadas por el Estado de Guatemala
sin consulta previa, pese a lo establecido en
el Convenio 169 de la OIT (ratificado mediante
Decreto 9-96). Un primer ejemplo fue la
consulta contra la Mina Marlin, en San Marcos,
donde la gran mayoria de la poblacién voto6 en
contra. Otras consultas se han realizado frente
a proyectos hidroeléctricos y de infraestructura
que afectan rios y territorios indigenas. El
Convenio 169 obliga al Estado a realizar

estas consultas; sin embargo, al no cumplir,
las comunidades optaron por sus propios
procedimientos para contrarrestar decisiones
arbitrarias. Aunque en muchos casos las
instituciones estatales las rechazaron, estas
consultas constituyen un contrapeso legitimo.
Uno de los casos mas emblematicos es el

del pueblo Xinka frente al proyecto minero

San Rafael (El Escobal). En este proceso,

las autoridades estatales no solo omitieron

la consulta, sino que llegaron a negar la

existencia misma del pueblo Xinka, un acto
abiertamente discriminatorio. Frente a

ello, el pueblo organizd su propia consulta,
reafirmando su condicion de sujeto politicoy
su derecho a decidir sobre el territorio. Como
explica Dary (2022), en estas consultas se
ponen de manifiesto marcadores tangibles e
intangibles —territorio, idioma, espiritualidad,
cosmovisién— que constituyen elementos
objetivos y subjetivos de la identidad Xinka

y que deben considerarse seriamente en
cualquier concesion estatal. La consulta, en
este sentido, no es solo un derecho reconocido
juridicamente, sino una practica cultural 'y
politica de defensa de la vida y el territorio.

Xiloj (2018, citando a Anaya, 2005, p.11)°
recuerda que la obligacion estatal de consultar
deriva de tres factores:

A) LA FALTA DE REPRESENTACION
ADECUADA DE LOS PUEBLOS INDiGENAS
EN LOS PROCESOS DEMOCRATICOS
ORDINARIOS;

B) EL IMPACTO DIFERENCIADO QUE LAS
DECISIONES ESTATALES TIENEN SOBRE
SUS DERECHOS; Y

C) LA NECESIDAD DE MEDIDAS
ESPECIALES QUE CORRIJAN SUS
CONDICIONES DE DESVENTAJA.

En otras palabras, la consulta es un
instrumento ampliamente conocido por las

5 Este fragmento fue citado por la Corte de Constitucionalidad de Guatemala en la sentencia sobre el caso del Pueblo Xinka, relativo al
proyecto minero El Escobal y al derecho a la consulta previa, libre e informada.

14



comunidades indigenas que sirve para dar
participacién ciudadanay transparentar las
decisiones colectivas. Por ello, las consultas
realizadas en Guatemala deben considerarse
un aporte de los pueblos indigenas a la buena
gobernanzay al sistema democratico, haciendo
efectivos los articulos constitucionales que
establecen que “la soberania radica en el
pueblo”y que “el poder proviene del pueblo”
(arts. 141y 152).

La consulta es una practica comunitaria
permanente, y se encuentra en la mayoria de
las expresiones de autoridades indigenas,
incluidas las que estan reemergiendo: deben
incorporarlo en su sistema de autoridad para
legitimar su actuacion.

En los ultimos tiempos, algunas asambleas
integran cada vez con mayor frecuencia a
autoridades de diferentes municipios. Esto

ha potenciado la coordinacion estratégica,
por ejemplo, para la defensa de la democracia
y contra la criminalizacién de los pueblos
originarios. Es decir, desde estos ejercicios,
se esta redefiniendo la relacion que debe
tener el Estado con los pueblos originarios.
La entronizacion de un gobierno social en la
actualidad debe ser un elemento esencial
para el fortalecimiento de esa relacion

entre gobierno y pueblos originarios para
hacer vigente los derechos colectivos y
fundamentales de esos pueblos y su poblacion.

15



VIl. EJERCICIO DE LA AUTONOMIA, Y FRICCIONES

La eleccion de autoridades en las comunidades
indigenas puede considerarse un verdadero
ejercicio de autonomia. Pero hay instantes en
que se ve afectada por dinamicas clientelares
de poder. Dos momentos tienen particular
trascendencia en este sentido: los periodos
electorales y la definicion del presupuesto del
Estado, en particular, lo que tiene que ver con
el denominado listado geografico de obras
aprobado por el Congreso y con el porcentaje
constitucional asignado. Ambos repercuten
negativamente incluso en pueblos con fuerte
organizacion comunal.

A pesar de estas restricciones, la autonomia

se mantiene en las practicas comunitarias de
toma de decisiones colectivas en asamblea,
ejecutadas por quienes son electos para un
periodo de servicio que normalmente dura un
afno. Y resulta muy reconfortante ver como se
fortalece la defensa del territorio, cada vez méas
central en la practica de la autonomia de los
pueblos indigenas.

16

En algunos casos ha sucedido mediante
demandas ante los tribunales de justicia
estatales, que han tenido que conceder el
reconocimiento de esos territorios como parte
de los pueblos originarios. Casos emblematicos
son los del Estor, en Izabal, y Chuarrancho o San
Juan Sacatepequez, en Guatemala.

Esta defensa no esta exenta de reveses. En
algunos lugares han acontecido de forma
evidente debido a la falta de apoyo juridico o a
practicas de invasion permanente ocurridas sin
pausa desde la invasion hasta la actualidad.
Pero en ocasiones se derivan de movimientos
mas sibilinos: por un lado, algunos “apoyos”
promueven la fragmentacion de los territorios
con el proposito de crear “emprendimientos”
desde una logica individualista que abandona
las practicas de colectividad como factor
primordial de una economia en funcion del
bien comun; por otro, cuando se declara

como area protegida un territorio indigena

sin la participacion o autodeterminacion de
dichos pueblos también se esta socavando su
autonomia.



VIII. EL TERRITORIO COMO FACTOR PRINCIPAL

En Guatemala la conversacion sobre los pueblos
indigenas ha tendido a centrarse en el factor
idiomatico —lo cual no es negativo—, pero

uno de los derechos més relevantes para

los pueblos indigenas es la pertenencia a

un territorio: un espacio con caracteristicas
sociales, organizativas, alimentarias,
econdmicas, idiomaticas, culturales.

La identidad y los derechos de los pueblos
originarios también deben comprenderse desde
su derecho a habitar el territorio que defienden
y en el que se desarrollan como comunidad,
pues es alli donde se reproducen sus formas de
vida, organizacidn y cosmovision.

El derecho al territorio, escasamente
reconocido y respetado por los Estados
coloniales y colonialistas que impusieron sus
normas, autoridades y procedimientos sobre lo
invadido, ha quedado ampliamente relegado.
Estas imposiciones permitieron Unicamente

la subsistencia de remanentes de tierras
comunales, administradas bajo vigilancia de
los invasores y hoy objeto de la codicia de
autoridades y actores locales. De igual forma
surgieron las denominadas tierras particulares,
en un sistema administrativo desordenado que
ha generado numerosos conflictos.

17



IX. LO COMUNAL COMO EXPRESION DE COLECTIVIDAD

Desde la invasion hasta la actualidad, los
pueblos originarios han mantenido una lucha
permanente por el reconocimiento de sus
derechos sobre la tierra y el territorio. La
invasion y la Colonia dejaron a los pueblos
originarios pequenas porciones de tierra
llamadas “comunales”. Parecian destinadas

a su subsistencia pero en realidad servian
para garantizar el control de la poblaciony el
abastecimiento de la administracién colonial
mediante tributos, trabajo forzoso y regalias.
Con el tiempo, y gracias a la impronta de los
pueblos, esas tierras se transformaron en un
pilar de fortaleza comunitaria y en un motivo
constante de reclamo, primero frente a la
corona espanola y luego frente a la Republica.
Lo comunal tiene asi una relevancia central
en la organizacion social, cultural, politicay
econdmica de los pueblos. Por ello, una de las
politicas mas agresivas de empobrecimiento
fue la impulsada a partir de 1871 en la época
liberal, cuando se calific¢ a las tierras
comunales como improductivas u ociosas para
repartirlas gratuitamente o a bajo costo entre

18

mestizos y extranjeros, en especial alemanes.
En el caso de los extranjeros, la politica de
adjudicacion de tierras “para el desarrollo”

se combiné con criterios eugenésicos,
afectando gravemente la organizacion de
pueblos Mam, Pocomam, Q’eqchi’, Pogomchi’,
K'iche’, Kagchikel, entre otros, para implantar
la produccion de café bajo el discurso del
progreso. En las Verapaces, este despojo tuvo
efectos particularmente profundos sobre la
poblacion y los territorios, y sus impactos
negativos persisten.

Aun asi, todavia existen mas de mil doscientas
extensiones que en el imaginario social

y municipal se conocen como “tierras
comunales”, pertenecientes al comun de

los naturales del lugar y alrededor de las
cuales gira en gran parte la organizacion
comunitaria. No es casual que estas tierras
sean hoy altamente codiciadas por gobiernos
locales y municipales, que suelen atribuirles
la denominacion de terrenos municipales y
destinarlas a diversos intereses, a menudo
particulares.



X. CONCLUSIONES

La Constitucién de Guatemala establece que
el fin del Estado es garantizar los derechos

y libertades de la poblacion. En sus primeros
articulos se asegura la vida, la integridad

y seguridad de las personas, la igualdad

en oportunidades y responsabilidades, la
prohibicion de la servidumbre y el principio de

legalidad, entre otras garantias fundamentales.

Este marco plantea un reto de gobernabilidad
democratica. Sin embargo, los sucesivos
gobiernos han incumplido estas obligaciones
de forma sistematica. Esta constatacion
deberia abrir la posibilidad de repensar el
sistema democratico con plena participacion
ciudadana.

En este contexto, debe sefalarse la actuacion
de actores que, bajo un marco normativo
“democratico”, socavan la democracia
mediante practicas autoritarias. Estos grupos
se caracterizan por discursos y acciones
confrontativas contra quienes promueven la
justicia. Una practica recurrente ha sido el
abuso de mecanismos legales como el amparo,

que siendo una garantia constitucional positiva,
se ha utilizado para retrasar decisiones y
distorsionar su propésito original.

En contraste, los pueblos indigenas

han aportado practicas concretas a la
gobernabilidad democratica. Un ejemplo es el
sistema de justicia y seguridad comunitaria
en municipios como Totonicapany Solol3,
donde los bajos indices de homicidios han
sido reconocidos por distintos gobiernos,
aunque sin recibir apoyo ni fortalecimiento
institucional. Esta baja en los niveles de
violencia se explica por la fortaleza organizativa
y el respeto a las autoridades comunitarias.
Sistemas como este deben ser fortalecidos

y promovidos como parte de un modelo de
gobernabilidad democratica. Su valor también
se refleja en la oralidad de la justicia indigena,
caracteristica que el sistema estatal adopto
lentamente tras la reforma procesal penal de
1994, pero que aun esta pendiente en otras
materias. El desafio es amplio: reconocer,
valorar y potenciar los aportes de los pueblos
indigenas como parte esencial de una
gobernabilidad democratica real e incluyente.

19



Xl. PROPUESTAS

A. En lo politico

A.1 Incluir en decisiones de trascendencia nacional y local. La participacion plena de pueblos
indigenas, mujeres y juventudes, para lo que debe establecerse cambios legales que se
deriven de una Constitucion de mayor inclusion.

A.2 Reformar la institucionalidad a partir de quienes deben dirigirlas poniendo limites a
intereses particulares y hacer efectivo el bien comun.

A.3 Fortalecer mecanismos de investigacion y divulgacion de la memoria histérica de los
pueblos, que ha sido convenientemente tergiversada o negada.

A.4 Incluir procesos de eleccion, como el que se da para autoridades indigenas para fortalecer
la representatividad, con miras a la inclusion de los pueblos en forma directa.

A.5 Crearse los instrumentos normativos e institucionales concretos para la consulta
permanente, como indica el Convenio 169.

B. En lo social

20

B.1 Reconocer y respetar la organizacion de los pueblos indigenas, con autonomia y
autogobierno (Declaracion de Naciones Unidas y americana sobre Derechos de los Pueblos
Indigenas, de las que Guatemala es parte)

B.2 Reconocer un ejercicio parlamentario propio y en el &mbito nacional de los pueblos
indigenas con miras a una verdadera descentralizacion del poder y decisiones de mayor
democracia, con obligacion financiera gubernamental.

B.3 Fortalecer la seguridad y justicia desde una perspectiva indigena, evitdndose el uso de
medios violentos.



C. En lo econdmico

C.1 Reconocer el aporte de los pueblos indigenas a través de su organizacion, salir de una
economia poco inclusiva y pasar a una mayor inversion en sus territorios, apoyando la
economia solidaria o circular.

C.2 Descartar privilegios constitucionales “como la condonacién del pago de impuestos” como
practica colonial que subsiste en la actualidad.

C.3 Respetar el derecho a la creatividad y propiedad intelectual de los pueblos en materia de
artes por ejemplo los tejidos, como patrimonio tangible e intangible de dichos pueblos.

C.4 Reconocer y proteger la posesion y propiedad comunal como principio primordial para
proteger la vida de los pueblos indigenas, buscando un equilibrio en las relaciones de las
personas que habitan los pueblos en la actualidad. Evitar asimismo que las municipalidades o
cualquier institucion gubernamental dispongan de esos bienes como patrimonio propio.

21l



NORMATIVA CONSULTADA

Constitucion Politica de la Republica de Guatemala.

Ley Electoral y de Partidos Politicos de Guatemala.

Convenio 169 de la OIT.

Declaracion de Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas.

Declaracion Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas

BIBLIOGRAFIA

Anaya, J. (2005). Los pueblos indigenas en el derecho internacional. Editorial Trotta.

Dary, C. (2022). El pueblo xinka y sus percepciones sobre el impacto cultural y espiritual del proyecto minero El Escobal. Guatemala.
Dary, C. (2018). Diagndstico: Situacidn de la cultura Xinka. Ministerio de Cultura y Deportes.

Del Aguila, A., 8 Mufioz, J. (2018). Consulta previa a los pueblos indigenas en Guatemala: Escenarios y actores alrededor de su
reglamentacién (segunda parte). Boletin Enfoque, 10(61). Guatemala.

Joseph Cortés, 0., de Q’uikabNimayax, 0., 8 Juan de Rojas, Q. (1554). Titulo de los Sefiores de Totonicapan. (Edicion facsimilar,
transcripcion y traduccion de R. Carmack & J. Mondloch, 1993). UNAM.

Naranjo, V. (2003). Teoria constitucional e instituciones politicas. Editorial Temis.

Sam, E. (2008). Popol Wuj. Editorial Cholsamaj.

Tiu, R., 8 Garcia, P. (2002). Bosques comunales de Totonicapan: Historia, situacién juridica y derechos indigenas. FLACSO, MINUGUA,
CONTIERRA.

Tzaquitzal, E., Ixchiu, P., 8Tiu, R. (2000). Alcaldes comunales de Totonicapéan (1.2 ed.). Editorial Serviprensa C.A.

Xahila. (1573). Anales de los Xahil. (Traduccién y notas de G. Raynaud, M. A. Asturias § L. de Mendoza). UNAM.

Xiloj, L. C. (2018). Resumen de la sentencia del caso Xinka. Con base en publicacion de El Observador.

Xiloj, L. C. (20186). Sistematizacién del proceso de implementacion del derecho a la consulta a los pueblos indigenas establecido en el

Convenio 169 de la Organizacidn Internacional del Trabajo (0IT] en Guatemala. Oxfam.

22



Descubre la coleccion
de “Ultras y Mafiosos™:

OXFAM

www.lac.oxfam.org

www.lac.oxfam.org/UltrasYMafiosos W3



https://lac.oxfam.org/ultras-y-mafiosos/
http://www.lac.oxfam.org/UltrasYMafiosos

