
1

Amparo Marroquín 
y José Luis Sanz

VOL. 11 DOCUMENTO PARA EL DEBATEvol. 14

Romeo Tiu López

el amanecer
de los

pueblos



Derechos de autor: Esta publicación está sujeta a derechos de autor, pero puede ser 
utilizada libremente para fines de incidencia, educación e investigación, siempre que 
se cite la fuente completa. Se solicita que cualquier uso sea notificado para evaluar su 
impacto. Reproducciones, traducciones o adaptaciones en otros contextos requieren 
permiso y pueden estar sujetas a una tasa. Más información en: 
https://policypractice.oxfam.org/copyrightpermissions

Contacto: Si formas parte de una organización social que defiende la democracia 
y nuestros derechos y deseas tener una mejor perspectiva sobre las estrategias 
comunicativas en defensa de la democracia en Guatemala, comunícate con:
enrique.naveda@oxfam.org

Descargo de responsabilidad: Las opiniones y análisis expresados corresponden al 
autor y se basan en la evidencia y datos disponibles. Este documento busca ser una 
herramienta de reflexión y acción frente a los actores que amenazan la vida democrática 
en Guatemala.

Este documento fue realizado con el apoyo del Rockefeller Brothers Fund. Las opiniones y 
puntos de vista de los autores no necesariamente reflejan los de la Fundación.

https://policy-practice.oxfam.org/copyright-permissions
mailto:enrique.naveda%40oxfam.org?subject=Deseo%20m%C3%A1s%20informaci%C3%B3n%20sobre%20la%20publicaci%C3%B3n


Autor: Romeo Tiu López
Coordinación y edición: Enrique Naveda y Welinton Osorio

Publicado por Oxfam en Guatemala

Diseño y material gráfico: Plump Company.

© Oxfam en Guatemala 2025

La democracia comunal frente a esto a lo 
que llaman Democracia



“…La historia siempre la escriben los vencedores. Imaginen como sería la 
historia de América, de esta Nuestra América, escrita por los indígenas, por los 
indios ¿Cómo sería? Cinco siglos después quizá ya sea el momento de volver al 
sentido común. O de imponerlo, frente a los intereses que no están llamados 
para ser árbitros de nada, después de haber sido parte abusiva de todo. Es la 

hora de que veamos la luna en todo su esplendor. No la tapen, por favor.
„

Saramago 2020



LOS PUEBLOS FRENTE A LA MAQUINARIA
¿DEMOCRACIA? ¿REPRESENTATIVA?
PUEBLOS INDÍGENAS Y DEMOCRACIA
PODER Y PARTICIPACIÓN POLÍTICA EN PERSPECTIVA INDÍGENA
GOBIERNOS PROPIOS
CONSULTAS COMUNITARIAS
EJERCICIO DE LA AUTONOMÍA, Y FRICCIONES
EL TERRITORIO COMO FACTOR PRINCIPAL
LO COMUNAL COMO EXPRESIÓN DE COLECTIVIDAD
CONCLUSIONES
PROPUESTAS

En lo político
En lo social
En lo económico

NORMATIVA CONSULTADA
BIBLIOGRAFÍA

I
II
III
IV
V
VI
VII
VIII

IX
X
XI
A
B
C

6
8
9

11
13
14
16
17
18
19
20
20
20
21
22
22

ÍNDICE



6

En tiempos recientes, los pueblos indígenas, 
respaldados por amplios sectores sociales, 
han realizado aportes cruciales a la defensa de 
la democracia en Guatemala. Uno de los más 
significativos fue el levantamiento de 2023, 
mediante el cual se protegieron los resultados 
electorales frente a intentos de manipulación. 
Durante las jornadas de protesta, se 
escuchaban expresiones como: “por lo menos 
no se da, o es menos visible, la represión que 
vivimos que en las dictaduras o en la guerra 
interna

„
, “no queremos regresar al pasado

„
 

o “es necesario implementar una democracia 
real, con inclusión y no exclusión

„
.

Estas voces reflejan una conciencia crítica 
sobre el sistema político actual, que, aunque 
históricamente excluyente, es percibido 
por muchos como menos dañino que sus 
posibles sustitutos —teocracia, oligarquía o 
autocracia— que anulan toda posibilidad de 
participación real.

Otro aporte fundamental fue la superación 
del miedo hacia el sistema de autoridad 
comunitaria, miedo que había sido infundido 
e instrumentalizado durante décadas. Al 
inicio del levantamiento, existía el temor de 
un enfrentamiento entre la población del 
área metropolitana y “el resto del país”, como 
suele decirse. Sin embargo, la movilización 
rompió ese paradigma y demostró que la 
resistencia pacífica es posible y legítima, en 
concordancia con la Constitución de Guatemala 
y con la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos, que afirma: “…es esencial que los 
derechos humanos sean protegidos por un 
régimen de Derecho, a fin de que el hombre 
no se vea compelido al supremo recurso de la 
rebelión contra la tiranía y la opresión…”

Estos aportes no pueden entenderse de manera 
aislada: son parte de una larga trayectoria de 
gobernanza comunitaria basada en la justicia 
comunal, la gestión de recursos, la resolución 
de conflictos sin castigo y el cuidado del 
territorio. Esta forma de organización ha 
persistido casi siempre sin apoyo estatal, o 
con un respaldo mínimo. Departamentos como 
Totonicapán y Sololá, por ejemplo, continúan 
recibiendo algunas de las asignaciones 
presupuestarias “para el desarrollo” más bajas 
del país.

Para comprender los acontecimientos recientes 
es necesario considerar tensiones acumuladas 
desde la firma de los Acuerdos de Paz en 1996. 
La propia firma puede entenderse como un 
factor de distensión, socavado casi desde 
un inicio por la muy recortada aplicación de 
las medidas que se abordaron para mejorar la 
garantía de derechos políticos, económicos 
y sociales. Y desde entonces Guatemala ha 
vivido un periodo de múltiples tiranteces y 
esporádicos alivios.

Entre estos últimos se encuentran algunos 
logros de los pueblos en materia de 
reconocimiento de tierras y territorios, 
obtenidos tras procesos judiciales, así 
como ciertas leyes que reconocen derechos 
culturales. Estos avances siempre o casi 
siempre han tenido que enfrentar oposición de 
parte de grupos organizados, no siempre lícitos.
Muchos de los problemas posteriores a los 
Acuerdos de Paz se derivan del lastre de 
no haber logrado desarticular a los actores 
que se opusieron a sus postulados. Estos 
se reorganizaron en los llamados Cuerpos 
Ilegales y Aparatos Clandestinos de Seguridad 
(CIACS), que lograron infiltrarse en los procesos 
electorales y consolidar poder. Su pervivencia 
se evidenció en 2012 con la represión contra 

I. Los Pueblos frente a la Maquinaria



7

el pueblo de Totonicapán, en la conocida 
“Masacre de Alaska”, cuyos responsables 
siguen en la impunidad.

A esta tensión se suman las licencias 
para la exploración y explotación minera, 
hidroeléctricas y megaproyectos —como las 
líneas de transmisión eléctrica— que afectan 
gravemente los territorios de los pueblos 
originarios, sin cumplir con el derecho a la 
consulta previa establecido en el Convenio 169 
de la OIT.

También persiste la llamada “conflictividad 
agraria”, término que encubre la histórica 
vulneración de los derechos de los pueblos 
indígenas sobre sus tierras y territorios —o su 
“hábitat”, según el mismo convenio—. Esta 
situación agrava la pobreza y pobreza extrema, 
provoca desplazamientos forzados y genera 
movilidad humana innecesaria e irregular.
El levantamiento nacional de 2023, impulsado 
y sostenido por autoridades indígenas de 
distintos territorios, representa un momento 
que combina tensión y distensión, y parece 
cerrar un ciclo de protestas iniciado con el 
trabajo de la CICIG para desmantelar redes de 
corrupción e impunidad. Aunque inicialmente 
fue visto con sospecha por algunos sectores, 
como un posible detonante de violencia, 
su organización basada en la autoridad 
comunitaria —especialmente en Totonicapán 
y Sololá— permitió que otros actores sociales 
se sumaran y reforzaran sus objetivos. Así, 
la movilización trascendió lo indígena y se 
convirtió en una causa nacional.

No obstante, persiste la tensión provocada por 
actores que se oponen al reconocimiento de la 
pluralidad y a la convivencia respetuosa entre 
pueblos. Muchos de ellos están incrustados 
en instituciones estatales, nacionales y 
locales. A pesar de ello, el diálogo con sectores 
dispuestos a superar la exclusión representa un 
avance hacia la distensión social, con posibles 
repercusiones positivas a futuro.

Explorar la democracia desde la visión de 
los pueblos indígenas exige observar la vida 

cotidiana y las estructuras comunitarias 
que han sostenido a los pueblos a lo largo 
de siglos de imposiciones externas. Este 
enfoque enriquece el debate nacional sobre 
cómo construir una sociedad incluyente y 
gobernable, y reconoce los aportes acumulados 
por generaciones de los pueblos originarios. 
El análisis revela, además, los factores 
que han limitado su participación real en 
decisiones nacionales, a pesar de que esta 
está respaldada por la normativa nacional e 
internacional. También invita a reflexionar sobre 
el rumbo del país tras los recientes intentos de 
desestabilización política y social, impulsados 
por sectores contrarios a la democracia, y 
enfrentados con firmeza por quienes han sido 
históricamente marginados por un sistema 
diseñado para servir a las élites, a costa de la 
mayoría empobrecida.

El levantamiento de 2023 no fue un espejismo, 
sino un acontecimiento esperanzador que 
consolidó a las autoridades indígenas como 
guardianes de la democracia. Su defensa se 
apoyó en el derecho a una vida digna y en la 
convicción, repetida en las asambleas y en las 
calles, de que es preferible vivir en democracia 
—con todas sus insuficiencias— que regresar 
a contextos de guerra y dictadura. La lección 
es clara: sin la participación de los pueblos y 
de sus gobiernos comunales, ningún proyecto 
democrático será sostenible.

El momento demanda un cambio a favor de 
las mayorías y la construcción compartida de 
una democracia viable, segura y justa. Ello 
requiere incluir a los pueblos en las decisiones, 
fortalecer sus autoridades y asegurar que 
el ejercicio de derechos sea pleno. También 
exige desterrar prácticas de manipulación y 
clientelismo que atentan contra la dignidad, la 
libertad, la vida y el bienestar colectivo. Vista 
desde la comunalidad, la democracia es un 
esfuerzo que se nutre de la participación, la 
autonomía y el servicio al bien común.



8

La Constitución establece que Guatemala es un 
Estado con un sistema de gobierno republicano, 
democrático y representativo. En efecto, la 
ciudadanía acude a las urnas para elegir a 
sus gobernantes, que administran y legislan 
en nombre del pueblo a través de los partidos 
políticos. Las constituciones de finales del 
siglo XIX ya proclamaban, en su formalidad, un 
sistema de esa naturaleza. Estaba fijado en 
letra, pero se practicaba poco. En Guatemala, 
como suele decirse, se cambia todo para que 
nada cambie.

En la práctica, ha estado dominada por un 
sistema oligárquico. Aunque la Constitución 
indica que el poder reside en el pueblo, lo ha 
ejercido una minoría privilegiada mediante 
un esquema de rasgos feudales: una élite 
económica y política no representativa decide 
sobre tierras, territorios y economía.
Estas élites han mantenido el control electoral 
a través del financiamiento político junto a 
otros grupos denominados eufemísticamente 
“actores emergentes”. Hoy, el sistema 
oligárquico comparte poder con actores 
emergentes —muchos ilegales— que han 
logrado cuotas de decisión, y han consolidado 
un sistema cleptocrático. En paralelo, los 
formalismos democráticos guatemaltecos han 
estado lastrados por legados de autoritarismo. 
Ambos elementos, sumados al auge de 
oportunistas que incluso recurren a creencias 
religiosas para presentarse como honestos, 
han dado lugar a una democracia de fachada y 
limitado su ejercicio auténtico.

La única excepción, si bien parcial, fue 
el período de la “Primavera democrática” 
(1944–1954), que merece un análisis aparte en 
relación con los pueblos indígenas.

El peligro de este trampantojo es que prolonga 
el sistema de dominación colonial y obliga 
a la ciudadanía a aceptar decisiones que 
reproducen los males sociales, económicos y 
políticos. Los pueblos originarios en particular 
son reducidos a aval electoral a través del voto, 
sin representación real ni efectiva. Aunque 
en algunos casos se han elegido personas 
indígenas, la mayoría responde a los partidos y 
no a sus comunidades, situación que también 
se repite en el poder local.

La dominación colonial se expresa claramente 
en la economía. Los altos índices de pobreza y 
pobreza extrema, unidos a los de concentración 
de la riqueza, evidencian que de democracia 
solo tiene el revestimiento. 

Un sistema democrático debería garantizar 
calidad de vida a la población. La democracia 
en Guatemala para serlo requiere una profunda 
reestructuración, orientada al bien común, 
como lo plantean los principios de organización 
comunitaria y la propia Constitución. 

II. ¿Democracia? ¿representativa? 



9

Para comprender la visión de los pueblos 
indígenas sobre la democracia es necesario 
revisar los procesos históricos de ejercicio 
del poder, que en sus orígenes se expresaban 
en prácticas colectivas y comunitarias. Estos 
procesos fueron interrumpidos por la imposición 
de formas externas de administración, que 
transformaron el contexto y dejaron apenas 
un margen de lo que no contradecía al poder 
colonial.

Antes de la irrupción europea, el poder en 
América se organizaba en estructuras que 
algunos estudios describen como ciudades-
estado, aunque otros las reducen a poblaciones 
aisladas sin orden político. La historiografía 
eurocéntrica ignoró los sistemas de parentesco 
—en su mayoría patrilineales— y presentó a 
los pueblos originarios como grupos nómadas 
sin derechos sobre la tierra (Anaya, 2005). 
Esa caracterización sirvió para justificar la 
usurpación de territorios, la esclavización y, 
en muchos casos, la eliminación de pueblos 
enteros.

El parentesco desempeñaba un papel central 
en la organización política. Las comunidades 
se estructuraban alrededor de las personas de 
mayor edad, llamadas en idioma k’iche’ “Ajaw”, 
una figura que con cambios subsiste bajo el 
nombre de Ajawib o Ajawab’; o “Principales”, 
como se tradujo durante la Colonia.

El gobierno comunal se ejercía inicialmente en 
el ámbito familiar, donde abuelos y abuelas 

eran convocados para resolver conflictos, 
seguidos por los tíos. Se trata, en esencia, 
de un sistema basado en la autoridad de los 
mayores en edad. El poder en los pueblos 
originarios parte de aquí: un gobierno ejercido 
por los ancianos. Hoy esa esencia del sistema 
se mantiene. Aunque se han incorporado 
algunas personas más jóvenes, es un gobierno 
de los mayores como forma de servicio 
colectivo.

En la tradición maya, la edad para ingresar a 
ese círculo era de cincuenta y dos años, según 
el calendario solar. El prestigio de los ancianos 
se basa en la experiencia de vida, y se traduce 
en un sistema de cargos comunitarios. Estos se 
desarrollan en etapas que incluyen funciones 
de aprendizaje, como alguaciles o secretarías, 
hasta cargos de mayor responsabilidad en 
comités de agua, caminos u otras áreas.

Los jóvenes participan en el aprendizaje y 
acompañamiento de los mayores en los cargos 
comunitarios, aunque históricamente han 
existido excepciones. Es el caso de Tecum, 
comandante del ejército K’iche’ cuando 
contaba entre treinta y cuarenta años, y el 
de Jun Ajpop B’atz, en el pueblo Q’eqchi’1, 
principal de principales a sus 24 años. En las 
últimas décadas también se observa una mayor 
inclusión de mujeres, aunque la Historia ya 
registraba ejemplos de gobernantes femeninas 
como Sak Q’uq’, la madre de Pakal en Palenque, 
Felipa Tzoc y María Hernández Sapón en el 
levantamiento de Totonicapán en 1820, o 

IIi. Pueblos indígenas y democracia

1 En el caso de Tecum, es considerado héroe nacional, aunque poco se conoce de los hechos que lo llevaron a serlo y aún menos, 
de los miles de hombres y mujeres que defendieron el territorio frente a la invasión española, calificada como genocidio y desprecio 
absoluto por la vida y los bienes de los pueblos originarios. La historia oficial y la educación formal han silenciado en gran medida esta 
memoria, relegando a personajes como Witzitzil Tzunun, Ixquin Nejaib, Oxib Kej, Belejeb’ Tzi’, y a más de diez mil combatientes que 
enfrentaron la invasión en Xequikel. Asimismo a  Kaib’il B’alam del pueblo Mam y a Kaji Imox para el pueblo kaqchikel, quienes al igual 
que Tecum dieron su vida por la defensa del territorio.



10

2 Un referente histórico cada vez más reconocido es el levantamiento indígena de Totonicapán de julio de 1820, encabezado por las 
autoridades comunales o ajawib’ (principales) del pueblo, entre ellos Lucas Aguilar, Atanacio Tzul, María Hernández Sapón y Felipa 
Tzoc. Durante siglos, los colonizadores españoles y luego los criollos despreciaron y criminalizaron este tipo de liderazgos, llamándolos 
cabecillas, revoltosos, sediciosos o rebeldes, términos que aún persisten o han cambiado a favor de quienes detentan el poder 
gubernamental, ahora le denominan obstrucción, asociación ilícita, terrorismo, con el mismo objetivo, criminalizar a los pueblos 
indígenas. 

El levantamiento tuvo como mérito central hacer efectivo el autogobierno indígena, que resistió incluso en condiciones adversas, 
preservando principios, valores, formas de organización y decisiones propias como estrategia de supervivencia del poder comunal, 
expresado en el servicio a los demás. Más que un hecho aislado, fue un acto revolucionario sostenido en la fuerza organizativa de los 
pueblos, con raíces en una larga tradición de resistencia y autogobierno que se mantiene vigente. Esta experiencia consolidó una 
forma organizativa que, por sus características, puede asemejarse a la democracia, aunque con esencias propias que la acercan más a 
la democracia participativa o directa, expresada en el “gobierno comunal”, donde las decisiones se toman en consenso en asamblea y 
son ejecutadas por quienes prestan servicio por un tiempo determinado.

Francisca Ixmatá, que dirigió un levantamiento 
en Santa Caratina Ixtahuacán, Sololá. Su 
papel en la vida política es poco conocido 
y analizado2. Los niños también acompañan 
a menudo a los mayores en sus servicios, y 
adquieren aprendizajes de vida comunitaria.

Con la imposición de órdenes administrativos 
externos, este sistema sufrió ajustes, 
aunque conservó su carácter colectivo. 
Aún hoy persisten expresiones de gobierno 
de los mayores en pueblos como San Juan 
Atitán, Huehuetenango, donde se les llama, 
precisamente, “los mayores”; en la alcaldía 
indígena de Chichicastenango, cuyos cargos 
son vitalicios; y en Santiago Atitlán. 

James Anaya (2005), ex relator de la ONU sobre 
pueblos indígenas, señaló que el Estado-nación 
post westfaliano se basó en modelos europeos 
de centralización jerárquica, mientras que los 
pueblos indígenas de América se organizaban 
según vínculos de parentesco, con estructuras 
descentralizadas y territorios compartidos o 
superpuestos. La idea de juristas europeos 
de que los pueblos que se sometían a otros 
gobiernos dejaban de ser Estados sirvió de 
base legal para despojar a los indígenas de sus 
territorios y negarles su autonomía.

Esta lógica justificó la apropiación de tierras 

bajo el argumento del “descubrimiento” y 
reforzó la idea de que los pueblos originarios 
eran incapaces de autogobernarse. Se negó 
su condición de Estados a pesar de contar 
con población, territorio y gobierno propio. 
Esa negación abrió la puerta al genocidio, 
al despojo y a formas crueles de dominación 
que se extendieron desde la colonia hasta el 
liberalismo, las dictaduras militares, la guerra 
interna y aún hoy. El único período democrático 
real en Guatemala fue la llamada “primavera 
democrática” (1944-1954).

Así, los pueblos originarios no participaron en 
la construcción de la democracia moderna, sino 
que fueron relegados a un papel de pueblos 
dependientes, sujetos a normas e instituciones 
externas. Su participación se ha reducido 
al voto en elecciones controladas por élites 
nacionales e internacionales, lo que refuerza 
la dominación. La democracia en Guatemala 
—como en gran parte de América— se ha 
reducido a procesos electorales que privilegian 
el derecho a votar sobre el derecho a elegir 
libremente o a ser electo. Se han dejado de 
lado dimensiones fundamentales: la economía, 
la participación plena, la toma de decisiones, 
el reconocimiento de formas propias de 
organización, la transparencia, la rendición de 
cuentas y la alternancia real en el poder.



11

Lo descrito constituye apenas una síntesis 
mínima del poder y el gobierno desde la visión 
indígena, que retoma aspectos ausentes en el 
imaginario del Estado-nación, la República y 
el estado de Derecho. La realidad indígena no 
se incluye en la construcción de un verdadero 
Estado democrático y republicano, aunque 
así se proclame en la Constitución y en otras 
normas nacionales.

Es necesario, entonces, revisar elementos 
históricos y culturales de la organización 
indígena que permiten comprender las 
experiencias actuales de los pueblos 
originarios. Los de los pueblos son sistemas 
mixtos, modelados por la larga historia de sus 
instituciones y en parte por las imposiciones 
coloniales y republicanas.
La democracia en Guatemala ha sido descrita 
como una fachada: desde sus orígenes ha 
estado distorsionada y carece de un carácter 
verdaderamente representativo, ya que excluye 
a la mayoría de la población de las decisiones 
que les afectan. Uno de los aspectos más 
ignorados en este contexto es el sistema 
organizativo de los pueblos indígenas, basado 
en principios colectivos. Este modelo ha sido 
erosionado por el individualismo impuesto y 
por las lógicas del sistema capitalista, lo que 
ha debilitado las prácticas comunitarias y ha 
reforzado formas de gobierno autocráticas 
o incluso cleptocráticas, todo ello bajo la 
apariencia de una “democracia representativa”.
Dentro de la organización indígena destaca la 
toma de decisiones colectivas a través de las 
asambleas, espacios máximos de deliberación y 
de elección de autoridades. En algunos casos, 
las asambleas han trascendido el ámbito local 
para convertirse en intercomunitarias, como 
ocurre en Sololá, Totonicapán, el pueblo Ixil 
o en recientes procesos de reconstitución de 
pueblos kaqchikeles y k’iche’.

Desde parámetros occidentales, el sistema 
indígena podría parecer una forma de 
democracia, en tanto las autoridades 
responden a sus comunidades sin sustituir a 
las asambleas; y también como una democracia 
directa, ya que las decisiones trascendentales 
recaen en la colectividad. Sin embargo, desde la 
visión indígena, es la democracia la que debería 
adaptarse e incrustarse en sus sistemas de 
autoridad. 

¿Qué distingue a cada una? Algunas diferencias 
radican, por un lado, en que la autoridad 
indígena se ejerce con plena alternancia en 
un proceso gradual que va de cargos menores 
a mayores (una práctica heredada de la 
colonia, pero resignificada en beneficio de las 
comunidades), y que el servicio es ad honorem: 
un honor, privilegio y prestigio servir a la 
comunidad. En Totonicapán se sintetiza en el 
lema: “El poder del pueblo está en el servicio”. 
Es deshonroso pedir algún pago por ese servicio 
y se debe realizar en cumplimiento riguroso de 
las reglas que de manera oral se transmiten 
cada año, las consignas. En contraste, en 
el sistema democrático guatemalteco los 
funcionarios públicos —electos o designados— 
reciben salarios e incluso aumentos que suelen 
ser incompatibles con la realidad económica de 
la población.

También difiere el tiempo de servicio. Mientras 
en el sistema estatal los horarios están 
normados, en la organización comunitaria el 
servicio es continuo: se presta a cualquier hora, 
incluso de madrugada, siempre en función del 
bien común, principio inscrito en la mayoría 
de las constituciones estatales, pero rara vez 
practicado.

Lo que sucede en las comunidades indígenas 
trasciende y se diferencia radicalmente de la 
democracia estatal, aunque pueda asemejarse 

IV. Poder y participación política en perspectiva 
indígena



12

en algunos aspectos. Puede asociarse, a modo 
ilustrativo, con una “democracia participativa” 
o “democracia directa”, con matices de 
representatividad, pero siempre desde una 
lógica propia de servicio y bien común. 

Generalmente las autoridades se eligen por 
periodos anuales, con excepciones como 
Sololá, donde la alcaldía indígena tiene un 
periodo de dos años y los alcaldes comunitarios 
de un año. En Totonicapán, como municipio, el 
cambio anual de las autoridades comunitarias 
inicia con la elección el mes de octubre y la 
primera semana de noviembre en cada una 
de las comunidades. Sucede en los distintos 
niveles, que van desde escolares, alguaciles, 
secretarios, delegados y promotores de baños, 
delegados y promotores de recursos naturales, 
secretarios, tesoreros, vocales hasta alcaldes y 
vicealcaldes. 

En la segunda semana de noviembre de 
cada año todas las comunidades envían a 
las autoridades vigentes y las elegidas a 
que participen en la elección de las cinco 
expresiones de junta directiva para alcaldes 
comunales, alguaciles de primera y segunda 
quincena, de baños y de bienes naturales. 
Esa elección se da en dos días diferentes y 
participan aproximadamente mil quinientas 
personas. Esto podría asemejarse a elecciones 
de primer y segundo grado.

En el transcurso del año, las juntas directivas 
se reúnen con sus asambleas compuestas de 
alcaldes comunales, vicealcaldes y secretarios, 
los alguaciles... Cada directiva, con su propia 
asamblea. Los de baños, con promotores y 
delegados; igual para la directiva de bienes 
naturales. Y conocen asuntos de interés 
comunal. Las decisiones se avalan en conjunto. 
Así sucedió con el ejercicio de resistencia 
pacífica de 2023. La decisión la toma todo el 
pueblo y no solo la junta directiva, menos una 
sola persona. Eso le da una gran legitimidad a la 
acción.



13

Con certeza, y sin excluir otros ejercicios 
comunitarios en crecimiento, puede afirmarse 
que Totonicapán y Sololá, como municipios, 
Chichicastenango3 y Santiago Atitlán, con 
características particulares, son referentes 
históricos documentados4 de gobiernos propios 
que han perdurado por siglos. Estos cuentan 
con capacidad de decisión autónoma y de 
negociación directa con gobiernos municipales 
electos, ministros y representantes de los 
tres organismos del Estado. En los casos de 
Totonicapán y Sololá no existe una separación 
clara —más allá de factores superficiales— 
entre lo urbano y lo rural, entre ciudad y 
campo, categorías heredadas del lenguaje 
colonial, liberal y republicano, pero que no se 
corresponden con la organización propia de 
estos pueblos.

Pero la continuidad de esas notables 
expresiones no debe llevarnos a menospreciar 
la reconstitución y reestructuración de otras 
autoridades indígenas que, por distintos 
factores, han tenido menos presencia: su 
inexistencia, real o aparente, a menudo 
se deriva de razones que ahora dotan de 
legitimidad a su reaparición: fueron forzadas 
al anonimato, especialmente debido a los 
efectos de las dictaduras desde la época liberal 
hasta la guerra interna. En este marco debe 
considerarse el caso de Quetzaltenango, donde 
la autoridad indígena se extinguió, aunque 
hoy se observa un esfuerzo de reconstitución 
desde comunidades del valle de Palajujnoj y de 
diversas aldeas y cantones de la periferia.

V. Gobiernos propios

3 En este caso se han dado reuniones que buscan su reestructuración y fortalecimiento por cambios que se han dado desde la alcaldía 
indígena del papel fundamental que deben jugar en consonancia con su historia. 

4 Entre los principales documentos que hacen referencia a la historia de esos pueblos destacan el Popol Vuh y los denominados Títulos 
Indígenas, como el Título de los Señores de Totonicapán y el Memorial de Tecpán Atitlán (también conocido como Memorial de Sololá). 
Estos documentos describen los extensos recorridos y desplazamientos, el establecimiento territorial, las relaciones con otros pueblos 
y las reconstituciones organizativas. Registran procesos complejos de administración y organización social, así como la forma en que 
los pueblos resolvían conflictos. Un aspecto notable es que las disculpas solían expresarse mediante la entrega de presentes, práctica 
que todavía se conserva en muchos lugares de Guatemala.
Otros títulos, como los Anales de los Xahil, ofrecen detalles sobre asentamiento y organización. En la edición anotada por Georges 
Raynaud, Miguel Ángel Asturias y J. M. González de Mendoza se explica:
“Ese material —referencias, memorias, etc. — fue reunido para defender los Xahil sus derechos: con él probarían la antigüedad de su 
familia, descendiente ‘de aquellos de quienes nacieron los hombres de antaño’, de los que se habla en la parte mítica. A ésta añadieron 
los datos históricos y la cronología, y por último, las noticias familiares. Al frente de todo, de manera lógica —no por azar, como se ha 
repetido—, colocaron el documento judicial indispensable.”
Por su parte, los escritos de fray Bartolomé de las Casas y otros cronistas coloniales contienen importantes descripciones de 
las formas de organización social encontradas en los pueblos originarios. Al mismo tiempo, registran la violencia ejercida por los 
colonizadores: esclavización, despojo de territorios, asesinatos y la imposición de reglas inventadas para justificar sus abusos.



14

La consulta comunitaria es uno de los 
mecanismos más importantes de decisión 
colectiva en los pueblos indígenas. Si las 
asambleas son la máxima autoridad, la consulta 
es el procedimiento mediante el cual se define 
la ruta para enfrentar situaciones que pueden 
beneficiar a la comunidad o, con mayor razón, 
aquellas consideradas nocivas. Se trata de una 
práctica que expresa la democracia comunal 
y que se ha convertido en un espacio de 
legitimidad frente a decisiones impuestas por el 
Estado.

Este mecanismo también funciona en el ámbito 
intercomunitario, como a nivel municipal, y ha 
sido clave para rechazar proyectos extractivos. 
Así ocurrió con las licencias mineras a cielo 
abierto otorgadas por el Estado de Guatemala 
sin consulta previa, pese a lo establecido en 
el Convenio 169 de la OIT (ratificado mediante 
Decreto 9-96). Un primer ejemplo fue la 
consulta contra la Mina Marlin, en San Marcos, 
donde la gran mayoría de la población votó en 
contra. Otras consultas se han realizado frente 
a proyectos hidroeléctricos y de infraestructura 
que afectan ríos y territorios indígenas. El 
Convenio 169 obliga al Estado a realizar 
estas consultas; sin embargo, al no cumplir, 
las comunidades optaron por sus propios 
procedimientos para contrarrestar decisiones 
arbitrarias. Aunque en muchos casos las 
instituciones estatales las rechazaron, estas 
consultas constituyen un contrapeso legítimo.
Uno de los casos más emblemáticos es el 
del pueblo Xinka frente al proyecto minero 
San Rafael (El Escobal). En este proceso, 
las autoridades estatales no solo omitieron 
la consulta, sino que llegaron a negar la 

existencia misma del pueblo Xinka, un acto 
abiertamente discriminatorio. Frente a 
ello, el pueblo organizó su propia consulta, 
reafirmando su condición de sujeto político y 
su derecho a decidir sobre el territorio. Como 
explica Dary (2022), en estas consultas se 
ponen de manifiesto marcadores tangibles e 
intangibles —territorio, idioma, espiritualidad, 
cosmovisión— que constituyen elementos 
objetivos y subjetivos de la identidad Xinka 
y que deben considerarse seriamente en 
cualquier concesión estatal. La consulta, en 
este sentido, no es solo un derecho reconocido 
jurídicamente, sino una práctica cultural y 
política de defensa de la vida y el territorio.

Xiloj (2018, citando a Anaya, 2005, p.11)5 
recuerda que la obligación estatal de consultar 
deriva de tres factores:	

En otras palabras, la consulta es un 
instrumento ampliamente conocido por las 

Vi. Consultas comunitarias

a) la falta de representación 
adecuada de los pueblos indígenas 
en los procesos   democráticos 
ordinarios;

b) el impacto diferenciado que las 
decisiones estatales tienen sobre 
sus derechos; y

c) la necesidad de medidas 
especiales que corrijan sus 
condiciones de desventaja.

5 Este fragmento fue citado por la Corte de Constitucionalidad de Guatemala en la sentencia sobre el caso del Pueblo Xinka, relativo al 
proyecto minero El Escobal y al derecho a la consulta previa, libre e informada.



15

comunidades indígenas que sirve para dar 
participación ciudadana y transparentar las 
decisiones colectivas. Por ello, las consultas 
realizadas en Guatemala deben considerarse 
un aporte de los pueblos indígenas a la buena 
gobernanza y al sistema democrático, haciendo 
efectivos los artículos constitucionales que 
establecen que “la soberanía radica en el 
pueblo” y que “el poder proviene del pueblo” 
(arts. 141 y 152). 

La consulta es una práctica comunitaria 
permanente, y se encuentra en la mayoría de 
las expresiones de autoridades indígenas, 
incluidas las que están reemergiendo: deben 
incorporarlo en su sistema de autoridad para 
legitimar su actuación. 

En los últimos tiempos, algunas asambleas 
integran cada vez con mayor frecuencia a 
autoridades de diferentes municipios. Esto 
ha potenciado la coordinación estratégica, 
por ejemplo, para la defensa de la democracia 
y contra la criminalización de los pueblos 
originarios. Es decir, desde estos ejercicios, 
se está redefiniendo la relación que debe 
tener el Estado con los pueblos originarios. 
La entronización de un gobierno social en la 
actualidad debe ser un elemento esencial 
para el fortalecimiento de esa relación 
entre gobierno y pueblos originarios para 
hacer vigente los derechos colectivos y 
fundamentales de esos pueblos y su población. 



16

La elección de autoridades en las comunidades 
indígenas puede considerarse un verdadero 
ejercicio de autonomía. Pero hay instantes en 
que se ve afectada por dinámicas clientelares 
de poder. Dos momentos tienen particular 
trascendencia en este sentido: los periodos 
electorales y la definición del presupuesto del 
Estado, en particular, lo que tiene que ver con 
el denominado listado geográfico de obras 
aprobado por el Congreso y con el porcentaje 
constitucional asignado. Ambos repercuten 
negativamente incluso en pueblos con fuerte 
organización comunal.

A pesar de estas restricciones, la autonomía 
se mantiene en las prácticas comunitarias de 
toma de decisiones colectivas en asamblea, 
ejecutadas por quienes son electos para un 
período de servicio que normalmente dura un 
año. Y resulta muy reconfortante ver cómo se 
fortalece la defensa del territorio, cada vez más 
central en la práctica de la autonomía de los 
pueblos indígenas.

En algunos casos ha sucedido mediante 
demandas ante los tribunales de justicia 
estatales, que han tenido que conceder el 
reconocimiento de esos territorios como parte 
de los pueblos originarios. Casos emblemáticos 
son los del Estor, en Izabal, y Chuarrancho o San 
Juan Sacatepéquez, en Guatemala.

Esta defensa no está exenta de reveses. En 
algunos lugares han acontecido de forma 
evidente debido a la falta de apoyo jurídico o a 
prácticas de invasión permanente ocurridas sin 
pausa desde la invasión hasta la actualidad.
Pero en ocasiones se derivan de movimientos 
más sibilinos: por un lado, algunos “apoyos” 
promueven la fragmentación de los territorios 
con el propósito de crear “emprendimientos” 
desde una lógica individualista que abandona 
las prácticas de colectividad como factor 
primordial de una economía en función del 
bien común; por otro, cuando se declara 
como área protegida un territorio indígena 
sin la participación o autodeterminación de 
dichos pueblos también se está socavando su 
autonomía.

Vii. Ejercicio de la autonomía, y fricciones



17

En Guatemala la conversación sobre los pueblos 
indígenas ha tendido a centrarse en el factor 
idiomático —lo cual no es negativo—, pero 
uno de los derechos más relevantes para 
los pueblos indígenas es la pertenencia a 
un territorio: un espacio con características 
sociales, organizativas, alimentarias, 
económicas, idiomáticas, culturales.

La identidad y los derechos de los pueblos 
originarios también deben comprenderse desde 
su derecho a habitar el territorio que defienden 
y en el que se desarrollan como comunidad, 
pues es allí donde se reproducen sus formas de 
vida, organización y cosmovisión.

El derecho al territorio, escasamente 
reconocido y respetado por los Estados 
coloniales y colonialistas que impusieron sus 
normas, autoridades y procedimientos sobre lo 
invadido, ha quedado ampliamente relegado.
Estas imposiciones permitieron únicamente 
la subsistencia de remanentes de tierras 
comunales, administradas bajo vigilancia de 
los invasores y hoy objeto de la codicia de 
autoridades y actores locales. De igual forma 
surgieron las denominadas tierras particulares, 
en un sistema administrativo desordenado que 
ha generado numerosos conflictos. 

ViiI. El territorio como factor principal



18

Desde la invasión hasta la actualidad, los 
pueblos originarios han mantenido una lucha 
permanente por el reconocimiento de sus 
derechos sobre la tierra y el territorio. La 
invasión y la Colonia dejaron a los pueblos 
originarios pequeñas porciones de tierra 
llamadas “comunales”. Parecían destinadas 
a su subsistencia pero en realidad servían 
para garantizar el control de la población y el 
abastecimiento de la administración colonial 
mediante tributos, trabajo forzoso y regalías.
Con el tiempo, y gracias a la impronta de los 
pueblos, esas tierras se transformaron en un 
pilar de fortaleza comunitaria y en un motivo 
constante de reclamo, primero frente a la 
corona española y luego frente a la República. 
Lo comunal tiene así una relevancia central 
en la organización social, cultural, política y 
económica de los pueblos. Por ello, una de las 
políticas más agresivas de empobrecimiento 
fue la impulsada a partir de 1871 en la época 
liberal, cuando se calificó a las tierras 
comunales como improductivas u ociosas para 
repartirlas gratuitamente o a bajo costo entre 

mestizos y extranjeros, en especial alemanes. 
En el caso de los extranjeros, la política de 
adjudicación de tierras “para el desarrollo” 
se combinó con criterios eugenésicos, 
afectando gravemente la organización de 
pueblos Mam, Pocomam, Q’eqchi’, Poqomchi’, 
K’iche’, Kaqchikel, entre otros, para implantar 
la producción de café bajo el discurso del 
progreso. En las Verapaces, este despojo tuvo 
efectos particularmente profundos sobre la 
población y los territorios, y sus impactos 
negativos persisten.

Aun así, todavía existen más de mil doscientas 
extensiones que en el imaginario social 
y municipal se conocen como “tierras 
comunales”, pertenecientes al común de 
los naturales del lugar y alrededor de las 
cuales gira en gran parte la organización 
comunitaria. No es casual que estas tierras 
sean hoy altamente codiciadas por gobiernos 
locales y municipales, que suelen atribuirles 
la denominación de terrenos municipales y 
destinarlas a diversos intereses, a menudo 
particulares. 

IX. Lo comunal como expresión de colectividad



19

La Constitución de Guatemala establece que 
el fin del Estado es garantizar los derechos 
y libertades de la población. En sus primeros 
artículos se asegura la vida, la integridad 
y seguridad de las personas, la igualdad 
en oportunidades y responsabilidades, la 
prohibición de la servidumbre y el principio de 
legalidad, entre otras garantías fundamentales.
Este marco plantea un reto de gobernabilidad 
democrática. Sin embargo, los sucesivos 
gobiernos han incumplido estas obligaciones 
de forma sistemática. Esta constatación 
debería abrir la posibilidad de repensar el 
sistema democrático con plena participación 
ciudadana.

En este contexto, debe señalarse la actuación 
de actores que, bajo un marco normativo 
“democrático”, socavan la democracia 
mediante prácticas autoritarias. Estos grupos 
se caracterizan por discursos y acciones 
confrontativas contra quienes promueven la 
justicia. Una práctica recurrente ha sido el 
abuso de mecanismos legales como el amparo, 

que siendo una garantía constitucional positiva, 
se ha utilizado para retrasar decisiones y 
distorsionar su propósito original.

En contraste, los pueblos indígenas 
han aportado prácticas concretas a la 
gobernabilidad democrática. Un ejemplo es el 
sistema de justicia y seguridad comunitaria 
en municipios como Totonicapán y Sololá, 
donde los bajos índices de homicidios han 
sido reconocidos por distintos gobiernos, 
aunque sin recibir apoyo ni fortalecimiento 
institucional. Esta baja en los niveles de 
violencia se explica por la fortaleza organizativa 
y el respeto a las autoridades comunitarias.
Sistemas como este deben ser fortalecidos 
y promovidos como parte de un modelo de 
gobernabilidad democrática. Su valor también 
se refleja en la oralidad de la justicia indígena, 
característica que el sistema estatal adoptó 
lentamente tras la reforma procesal penal de 
1994, pero que aún está pendiente en otras 
materias. El desafío es amplio: reconocer, 
valorar y potenciar los aportes de los pueblos 
indígenas como parte esencial de una 
gobernabilidad democrática real e incluyente. 

X. conclusiones



20

XI. propuestas

A. En lo político

B. En lo social

a.1 Incluir en decisiones de trascendencia nacional y local. La participación plena de pueblos 
indígenas, mujeres y juventudes, para lo que debe establecerse cambios legales que se 
deriven de una Constitución de mayor inclusión. 

a.2 Reformar la institucionalidad a partir de quienes deben dirigirlas poniendo límites a 
intereses particulares y hacer efectivo el bien común.

a.3 Fortalecer mecanismos de investigación y divulgación de la memoria histórica de los 
pueblos, que ha sido convenientemente tergiversada o negada.

a.4 Incluir procesos de elección, como el que se da para autoridades indígenas para fortalecer 
la representatividad, con miras a la inclusión de los pueblos en forma directa. 

a.5 Crearse los instrumentos normativos e institucionales concretos para la consulta 
permanente, como indica el Convenio 169.

b.1 Reconocer y respetar la organización de los pueblos indígenas, con autonomía y 
autogobierno (Declaración de Naciones Unidas y americana sobre Derechos de los Pueblos 
Indígenas, de las que Guatemala es parte)

b.2 Reconocer un ejercicio parlamentario propio y en el ámbito nacional de los pueblos 
indígenas con miras a una verdadera descentralización del poder y decisiones de mayor 
democracia, con obligación financiera gubernamental.

b.3 Fortalecer la seguridad y justicia desde una perspectiva indígena, evitándose el uso de 
medios violentos.



21

C. En lo económico

c.1 Reconocer el aporte de los pueblos indígenas a través de su organización, salir de una 
economía poco inclusiva y pasar a una mayor inversión en sus territorios, apoyando la 
economía solidaria o circular.

c.2 Descartar privilegios constitucionales “como la condonación del pago de impuestos” como 
práctica colonial que subsiste en la actualidad. 

c.3 Respetar el derecho a la creatividad y propiedad intelectual de los pueblos en materia de 
artes por ejemplo los tejidos, como patrimonio tangible e intangible de dichos pueblos.

c.4 Reconocer y proteger la posesión y propiedad comunal como principio primordial para 
proteger la vida de los pueblos indígenas, buscando un equilibrio en las relaciones de las 
personas que habitan los pueblos en la actualidad. Evitar asimismo que las municipalidades o 
cualquier institución gubernamental dispongan de esos bienes como patrimonio propio.



22

BIBLIOGRAFÍA

normativa consultada

Anaya, J. (2005). Los pueblos indígenas en el derecho internacional. Editorial Trotta.

Dary, C. (2022). El pueblo xinka y sus percepciones sobre el impacto cultural y espiritual del proyecto minero El Escobal. Guatemala.

Dary, C. (2016). Diagnóstico: Situación de la cultura Xinka. Ministerio de Cultura y Deportes.

Del Águila, A., & Muñoz, J. (2018). Consulta previa a los pueblos indígenas en Guatemala: Escenarios y actores alrededor de su 

reglamentación (segunda parte). Boletín Enfoque, 10(61). Guatemala.

 Joseph Cortés, Q., de Q’uikabNimayax, Q., & Juan de Rojas, Q. (1554). Título de los Señores de Totonicapán. (Edición facsimilar, 

transcripción y traducción de R. Carmack & J. Mondloch, 1993). UNAM.

Naranjo, V. (2003). Teoría constitucional e instituciones políticas. Editorial Temis.

Sam, E. (2008). Popol Wuj. Editorial Cholsamaj.

Tiu, R., & García, P. (2002). Bosques comunales de Totonicapán: Historia, situación jurídica y derechos indígenas. FLACSO, MINUGUA, 

CONTIERRA.

Tzaquitzal, E., Ixchíu, P., &Tíu, R. (2000). Alcaldes comunales de Totonicapán (1.ª ed.). Editorial Serviprensa C.A.

Xahila. (1573). Anales de los Xahil. (Traducción y notas de G. Raynaud, M. A. Asturias & L. de Mendoza). UNAM.

Xiloj, L. C. (2018). Resumen de la sentencia del caso Xinka. Con base en publicación de El Observador.

Xiloj, L. C. (2016). Sistematización del proceso de implementación del derecho a la consulta a los pueblos indígenas establecido en el 

Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo (OIT) en Guatemala. Oxfam.

Constitución Política de la República de Guatemala.

Ley Electoral y de Partidos Políticos de Guatemala. 

Convenio 169 de la OIT.

Declaración de Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas.

Declaración Americana sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas



23

www.lac.oxfam.org

Descubre la colección 
de “Ultras y Mafiosos”:

www.lac.oxfam.org/UltrasYMafiosos

https://lac.oxfam.org/ultras-y-mafiosos/
http://www.lac.oxfam.org/UltrasYMafiosos

